**سؤالات امتحانی درس چهارم دین و زندگی پایه یازدهم:** [**www.elmgram.ir**](http://www.elmgram.ir)

1- دعوت رسول خدا (ص) به اسلام، چند سال و به چه کیفیتی صورت گرفت؟ ]پاسخ:[ پیامبر اکرم (ص)، به عنوان آخرین پیام رسان الهی، به مدت بیست و سه سال مردم را به آخرین و کامل ترین برنامة هدایت فراخواند و برای رستگاری آنان و نجاتشان از گمراهی، تلاش بسیاری کرد و با استقامت و صبری بی مانند، وظیفة سنگین رسالت را به پایان رساند.

2- سه مسئولیت و وظیفه ای که خداوند بر عهدة پیامبر اکرم (ص) گذاشته بود را نام ببرید. ]پاسخ:[ 1) دریافت و ابلاغ وحی 2) تعلیم و تبیین تعالیم قرآن (مرجعیت دینی) 3) اجرای قوانین الهی با تشکیل حکومت اسلامی (ولایت ظاهری)

3- رسول خدا (ص) آیات قرآن کریم را به طور کامل از ............ دریافت می کرد و بدون ذره ای ........... به مردم می رساند. ]پاسخ:[ فرشتة وحی- کم و کاست

4- بنا به فرمایش پیامبر (ص) فراگیری قرآن به چه شیوه ای انجام می گرفت؟ ]پاسخ:[ پیامبر (ص) همة آیات قرآن را برای مردم خواند. همچنین نویسندگانی را مأمور نوشتن قرآن نمود. عدة زیادی نیز با اشتیاق، قرآن را فرا می گرفتند و در سینة خود حفظ و به آن عمل می کردند.

5- عبد الله بن مسعود، مراحل نحوة تعلیم آیات از رسول خدا (ص) را چگونه روایت می کند؟ ]پاسخ:[ یکی از یاران پیامبر، به نام عبد الله بن مسعود می گوید: «ما ده آیه از قرآن را از پیامبر فرا می گرفتیم و بعد از اینکه در معنای آن تفکر می کردیم و به آن عمل می نمودیم، بار دیگر برای یادگرفتن آیات بعدی، نزد پیامبر می رفتیم».

6- معنای کاتبان و حافظان وحی چیست و اولین و برترین آن ها کیست؟ ]پاسخ:[ نویسندگان قرآن را «کاتبان وحی» و آنان که قرآن را به خاطر سپرده و حفظ می کردند، «حافظان وحی» می نامیدند. اولین و برترین کاتب و حافظ قرآن کریم، حضرت علی (ع) بود.

7- چرا پیامبر اکرم (ص) علاوه بر رساندن وحی باید تعلیم و تبیین آیات قرآن را نیز انجام می داد؟ ]پاسخ:[ تا مردم بتوانند به معارف بلند این کتاب آسمانی دست یابند و جزئیات احکام و قوانین را بفمند و شیوة عمل کردن به آن را بیاموزند.

8- اوّلین و معتبرترین مرجع علمی برای فهم عمیق آیات الهی چیست؟ ]پاسخ:[ گفتار و رفتار پیامبر (ص)

9- مراجعه به گفتار و رفتار پیامبر (ص)، چه نتیجه ای برای مسلمانان در بر دارد؟ ]پاسخ:[ به معنای واقعی بسیاری از معارف قرآن پی می برند و شیوة انجام دستورات قرآن را می آموزند. ما هم اکنون، نماز، روزه، حج و بسیاری از وظایف خود را که کلیات آنها در قرآن کریم آمده است، مطابق گفتار و رفتار رسول خدا (ص) انجام می دهیم.

10- اولین و بزرگ ترین معلم قرآن کیست؟ ]پاسخ:[ رسول خدا (ص)

11- منظور از ولایت پیامبر (ص) بر جامعه به عنوان یکی از مسئولیت های ایشان چیست؟ ]پاسخ:[ سرپرستی و رهبری

12- پیامبر (ص) تحت چه شرایطی، حکومت اسلامی را پی ریزی نمود؟ ]پاسخ:[ ایشان به محض اینکه مردم مدینه اسلام را پذیرفتند، به این شهر هجرت کرد و به کمک مردم آن شهر (انصار) و کسانی که از مکه آمده بودند (مهاجران)، حکومتی را که بر مبنای قوانین اسلام اداره می شد، پی ریزی نمود.

13- براساس روایات متعدّد، اسلام چند پایه دارد و مهم ترین پایة آن چیست؟ ]پاسخ:[ روایات متعددی از معصومین (ع) نقل شده که اسلام را بر «پنج پایه» استوار دانسته و از میان آنها «ولایت» را مهم ترین پایه شمرده است.

14- بنابر حدیث امام باقر (ع) که فرمود: «بُنیَ الاِسلامُ عَلی خَمسٍ عَلَی الصَّلاةِ وَ الزَّکاةِ وَ الصَّومِ وَ الحَجِّ وَ الوِلایَةِ وَ لَم یُنادَ بِشَیءٍ کَما نودیَ بِالوِلایَة» به سؤالات زیر پاسخ دهید:

الف) پایه های اسلام را برشمارید. ]پاسخ:[ نماز، زکات، روزه، حج و ولایت

ب) منظور از «ولایت» که در این حدیث مهم ترین پایة اسلام است، ولایت ظاهری است یا معنوی؟ ]پاسخ:[ ولایت ظاهری (حکومت اسلامی)

ج) پیام کلّی حدیث را بنویسید. ]پاسخ:[ این حدیث به اهمیت بسیار بالای ولایت اشاره دارد، به گونه ای که سایر دستورات الهی در سایة ولایت و حکومت اسلامی برپا می شود.

15- چرا جامعة اسلامی نیازمند حکومت است و چرا ولایت و حکومت، یکی از مهم ترین دستورات اسلامی شمرده شده است؟ (دو دلیل) ]پاسخ:[ الف) ضرورت اجرای احکام اجتماعی اسلام ب) ضرورت پذیرش ولایت الهی و نفی حاکمیت طاغوت.

16- منظور از اجتماعی بودن دین اسلام چیست؟ ]پاسخ:[ اسلام یک دین کاملاً اجتماعی است؛ یعنی علاوه بر توجه به فرد، به زندگی اجتماعی نیز توجه کامل دارد و تا آنجا که مقدور بوده، به برخی احکام فردی، همچون عبادت نیز جنبة اجتماعی داده است؛ مثلاً نماز جماعت را از نماز فرادی برتر دانسته و برای آن ثواب بیشتری قرار داده است.

17- یکی از اهداف ارسال پیامبران چیست و خداوند نحوة انجام آن را چگونه میسّر نموده است؟ ]پاسخ:[ اصولاً یکی از اهداف ارسال پیامبران آن بود که مردم، جامعه ای بر پایة عدل بنا کنند و روایط مردمی و زندگی اجتماعی خود را براساس قوانین عادلانه بنا نهند. این هدف بزرگ بدون وجود یک نظام حکومتی سالم، میسّر نیست.

18- دسته ای از قوانین اسلام را نام ببرید که اجرای آن ها بدون تشکیل حکومت امکان پذیر نباشد؟قرآن کریم احکام اجتماعی متعدّدی دارد؛ مانند خمس، زکات، حقوق و مسئولیت های خانواده و جامعه، امر به معروف و نهی از منکر، مبارزه با ظلم و جها با تجاوزگران و ستمکاران. روشن است که اجرای این قوانین، بدون تشکیل حکومت امکان پذیر نیست.

19- «ضرورت اجرای احکام اجتماعی اسلام» را به عنوان یکی از دلایل ضرورت تشکیل حکومت اسلامی توضیح دهید. ]پاسخ:[ اسلام یک دین کاملاً اجتماعی است؛ یعنی علاوه بر توجه به فرد، به زندگی اجتماعی نیز توجه کامل دارد و تا آنجا که مقدور بوده، به برخی احکام فردی، همچون عبادت نیز جنبة اجتماعی داده است؛ مثلاً نماز جماعت را از نماز فرادی برتر دانسته و برای آن ثواب بیشتری قرار داده است. اصولاً یکی از اهداف ارسال پیامبران آن بود که مردم، جامعه ای بر پایة عدل بنا کنند و روایط مردمی و زندگی اجتماعی خود را براساس قوانین عادلانه بنا نهند. این هدف بزرگ بدون وجود یک نظام حکومتی سالم، میسّر نیست. همچنین قرآن کریم احکام اجتماعی متعدّدی دارد؛ مانند خمس، زکات، حقوق و مسئولیت های خانواده و جامعه، امر به معروف و نهی از منکر، مبارزه با ظلم و جها با تجاوزگران و ستمکاران. روشن است که اجرای این قوانین، بدون تشکیل حکومت امکان پذیر نیست.

20- فرمانبرداری و اطاعت از دستورهای چه کسی ضروری و واجب است؟ ]پاسخ:[ ولیّ و سرپرست حقیقی انسان ها خداست و به همین جهت، فرمانبرداری و اطاعت از دستورهای او و کسانی که خودش معیّن کرده، ضروری و واجب است. اجرای هر قانون و پیروی از هرکس، هنگامی صحیح است که به گونه ای به قانون الهی و فرمان او بازگردد.

21- طاغوت را تعریف کنید و حکم پذیرش ولایت آن را بیان فرمایید. ]پاسخ:[ کسانی که به مردم فرمان می دهند و قانونگذاری می کنند، در حالی که فرمان و قانونشان نشأت گرفته از فرمان الهی نیست، «طاغوت» نامیده می شوند. پذیرش حکومت «طاغوت» و انجام دستورهای وی بر مسلمانان حرام است. بنابراین، لازم است در جامعه، حکومتی وجود داشته باشد که «طاغوتی» نباشد؛ یعنی مورد پذیرش خداوند باشد و دستورات الهی را که در قرآن و روایات آمده است، به اجرا در آورد.

22- از دقت در آیة شریفة «اَلَم تَرَ إلی الَّذینَ یَزعُمونَ اَنَّهُم آمَنوا بِما اُنزِلَ اِلَیکَ وَ ما اُنزِلَ مِن قَبلِکَ یُریدونَ اَن یَتَحاکَموا إلی الطّاغوتِ وَ قَد اُمِروا اَن یَکفُروا بِهِ وَ یُریدُ الشَّیطانُ اَن یُضِلَّهُم ضَلالاً بَعیداً» به سؤالات زیر پاسخ دهید:

الف) ترجمه آیه را بنویسید. ]پاسخ:[ آیا ندیده ای کسانی که گمان می برند به آنچه بر تو نازل شده و به آنچه پیش از تو نازل شده ایمان دارند، اما می خواهند داوری به نزد طاغوت برند، حال آنکه به آنان دستور داده شده که به آن کفر بورزند و شیطان می خواهد آنان را به گمراهی دور و درازی بکشاند.

ب) این آیه به کدام علت نیاز جامعه به حکومت اسلامی اشاره دارد؟ ]پاسخ:[ ضرورت پذیرش ولایت الهی و نفی حاکمیت طاغوت

ج) ایمان پنداران چه کسانی هستند؟ ]پاسخ:[ آنان که داوری به نزد طاغوت برند.

د) امر خداوند در مورد طاغوت چیست؟ ]پاسخ:[ به طاغوت کفر بورزند.

ه) مراجعه به طاغوت در داوری ها چه نتیجه ای به دنبال دارد؟ ]پاسخ:[ شیطان آنان را به گمراهی دور و درازی بکشاند.

23- بنابر آیة کریمة «لَقَد اَرسَلنا رُسُلَنا بالبَیّناتِ وَ اَنزَلنا مَعَهُمُ الکِتابَ وَ المیزانَ لیَقومَ النّاسُ بالِقسطِ» به پرسش های زیر پاسخ دهید:

الف) ترجمه آیه را بنویسید. به راستی که پیامبرانمان را همراه با دلایل روشن فرستادیم و همراه آنان کتاب آسمانی و میزان نازل کردیم تا مردم به اقامة عدل و داد برخیزند.

ب) این آیه به کدام علت نیاز جامعه به حکومت اسلامی اشاره دارد؟ ]پاسخ:[ضرورت اجرای احکام اجتماعی اسلام

ج) فلسفة ارسال پیامبران با دلایل روشن چیست؟ ]پاسخ:[ تا مردم، عدالت را به پا دارند.

د) کدام یک از احکام اجتماعی اسلام در این آیه ذکر شده است؟ ]پاسخ:[ برقراری عدالت اجتماعی

ه) جهت برقراری عدالت، با پیامبران چه ابزارهایی فرستاده شده است؟ ]پاسخ:[ دلایل روشن، کتاب و میزان (وسیلة سنجش)

24- هریک از جملات امام خمینی که در زیر آمده است، به کدام یک از علل ضرورت تشکیل حکومت اسلامی اشاره دارد؟

الف) هر نظام سیاسی غیر اسلامی، نظامی شرک آمیز است، چون حاکمش طاغوت است: ]پاسخ:[ ضرورت پذیرش ولایت الهی و نپذیرفتن حاکمیت طاغوت

ب) هیچ حرکتی از فرد و جامعه نیست، مگر اینکه مذهب اسلام برای آن حکمی مقرّر داشته است: ]پاسخ:[ ضرورت اجرای احکام اجتماعی اسلام

25- معنای ولایت معنوی پیامبر (ص) چیست؟ ولایت معنوی همان سرپرستی و رهبری معنوی انسان هاست که مرتبه ای برتر و بالاتری از ولایت ظاهری شمرده می شود.

26- رسول خدا (ص) چگونه به ولایت معنوی رسید؟ ]پاسخ:[ با انجام وظایف عبودیت و بندگی و در مسیر قرب الهی

27- نمونه هایی از توانایی های پیامبر اکرم (ص) در مقام ولایت معنوی نام ببرید. ]پاسخ:[ ایشان به مرتبه ای از کمال نائل شد که می توانست عالم غیب و ماورای طبیعت را مشاهده کند و به اذن الهی در عالم خلقت تصرف نماید. به طور مثال، به اذن الهی قادر بود بیمار را شفا بخشد، بلایی را از شخص یا جامعه دور نماید و حاجات مردم را در صورتی که صلاح آنها در آن باشد، برآورده سازد.

28- هدایت معنوی پیامبر (ص) به چه معناست و چگونه انجام می گیرد؟ ]پاسخ:[ ایشان با استفاده از این قدرت و ولایت، دل های آماده را نیز هدایت می کند. البته این هدایت، یک کار ظاهری، یعنی از طریق آموزش معمولی و عمومی نیست؛ بلکه از طریق امداد غیبی و الهامات و مانند آن، صورت می گیرد.

29- میزان بهره مندی انسان ها از هدایت معنوی به چه عواملی بستگی دارد؟ ]پاسخ:[ میزان بهره مندی انسان ها از این هدایت به درجة ایمان و عمل آنان بستگی دارد. هر قدر درجة ایمان و عمل انسان ها بالاتر باشد، استعداد و لیاقت دریافت هدایت های معنوی را بیشتر کسب می کنند.

30- نمونة کاملی از بهره مندی از هدایت معنوی رسول خدا (ص) را بیان کنید. ]پاسخ:[ نمونه ای کامل از این نوع هدایت را می توانیم در رفتار رسول خدا با حضرت علی (ع) ببینیم. آن حضرت از همان دوران کودکی که تحت تربیت رسول خدا قرار گرفت، با استعداد بی نظیر خود، مراتب کمال را در ایمان و عمل به سرعت پیمود. به همین جهت، علاوه بر تربیت از روش های معمولی، از هدایت های معنوی رسول خدا نیز بهره می برد.

30- بنابر روایت حضرت علی (ع) از هدایت معنوی رسول خدا (ص) که فرمود: «روزی رسول خدا هزار باب از علم را به رویم گشود که از هر کدام، هزار باب دیگر گشوده می شد.» به سؤالات زیر پاسخ دهید:

الف) این هدایت، نتیجة کدام نوع ولایت رسول خدا (ص) بوده است؟ ]پاسخ:[ ولایت معنوی

ب) بهره مندی حضرت علی (ع)، نشانة کدام ویژگی ها در ایشان است؟ ]پاسخ:[ درجة بالای ایمان و عمل.

ج) نحوة آموزش علوم به حضرت علی (ع) از چه طریقی بوده است؟ ]پاسخ:[ روشن است که آموزش این علوم از طریق آموختن معمولی نبود، بلکه به صورت الهام بر روح و جان حضرت علی بوده است.

31- نمونه ای شکل ها و صورت های مختلف هدایت معنوی پیامبر (ص) برای علمای پاک سرشت را بیان کنید. ]پاسخ:[ این هدایت معنوی، شکل ها و صورت های مختلف دارد و با لیاقت و ظرفیت افراد متناسب است. بسیار پیش آمده که عالمی پاک سرشت با همة تلاشی که کرده، در حلّ یک مسئلة علمی بازمانده است و رسول خدا به صورت الهام در خواب یا بیداری، او را هدایت کرده است.

32- معنای عصمت چیست؟ ]پاسخ:[ عصمت به معنای محفوظ بودن از گناه است.

33- لازمة پیامبری انبیای الهی که یکی از ویژگی های آنان نیز هست، چیست؟ ]پاسخ:[ یکی از ویژگی های پیامبران، محفوظ بودن آنان از گناه(عصمت) بوده است؛ یعنی آنان کارهایی را که خداوند واجب کرده است، انجام می دادند و کارهایی را که خداوند حرام کرده است، ترک می کردند و این لازمة پیامبری آنان بود.

34- چرا عصمت، لازمة پیامبری است؟ ]پاسخ:[ زیرا بدون عصمت، اعتماد مردم به پیامبران از بین می رفت و از آنان پیروی نمی کردند. به عبارت دیگر، بدون وجود عصمت، مسئولیت پیامبری به نتیجه نخواهد رسید.

35- نتیجة معصوم نبودن پیامبر در هریک از مسئولیت های نام برده شده در زیر را در مقابل آن بنویسید.

الف) دریافت و ایلاغ وحی: ]پاسخ:[ دین الهی به درستی به مردم نمی رسد و امکان هدایت از مردم سلب می شود.

ب) تعلیم و تبیین دین و وحی الهی: ]پاسخ:[ امکان انحراف در تعالیم الهی پیدا می شود و اعتماد مردم به دین از دست می رود.

ج) اجرای احکام الهی: ]پاسخ:[ امکان دارد کارهایی که مخالف دستورهای خداست، انجام دهد و مردم نیز از او سرمشق بگیرند و مانند او عمل کنند و به گمراهی دچار شوند.

36- چه کسی تشخیص می دهد که کدام فرد توانایی مقاومت در مقابل وسوسة گناه را دارد؟ ]پاسخ:[ روشن است که این کار از انسان ها ساخته نیست و فقط خداوند است که از آشکار و نهان افراد اطلاع دارد و می تواند توانایی فرد در دوری از گناه را تشخیص دهد.

37- برگزیده شدن کسی به پیامبری، نشانة چیست؟ وقتی خداوند کسی را به پیامبری برمی گزیند، معلوم می شود که وی می تواند مسئولیت خود را به درستی انجام دهد.

38- با توجه به آیة مبارکة «اَللهُ اَعلَمُ حَیثُ یَجعَل رِسالَتَه» به سؤالات زیر پاسخ دهید:

الف) ترجمة آیه را بنویسید. ]پاسخ:[ خدا بهتر می داند رسالتش را کجا قرار دهد.

ب) انتخاب پیامبر نشانة کدام صفت الهی است؟ ]پاسخ:[ علم الهی

ج) تنها کسی که می تواند شخص شایستة رسالت را تشخیص دهد کیست؟ ]پاسخ:[ فقط خداوند.

ج) اگر خداوند کسی را به رسالت برگزیند، به چه معناست؟ ]پاسخ:[ معلوم می شود که وی می تواند مسئولیت خود را به درستی انجام دهد.

39- آیا یک مانع بیرونی مانند فرشته، پیامبران را از گناه و خطا حفظ می کند یا آنان با اختیار خود به سمت گناه و خطا نمی روند؟ (معصومیت پیامبران از گناه و خطا به چه صورت است؟) ]پاسخ:[ پیامبران با اینکه مانند ما انسان ها غریزه و اختیار دارند، در مقام عمل به دستورات الهی دچار گناه نمی شوند؛ زیرا کسی گناه می کند که هوی و هوس بر او غلبه کند و کسی که حقیقت گناه و معصیت را مشاهده می کند و می داند که با انجام آن از چشم خدا می افتد و از لطف و رحمت او دور می شود، محبت به خداوند را با هیچ چیز عوض نمی کند.

40- ما انسان ها، چگونه درجه ای از عصمت را داریم؟ ]پاسخ:[ ما انسان ها در مورد بعضی از گناهان معصوم هستیم و حتی تصوّر آنها نیز برای ما ناراحت کننده و آزاردهنده است، اما پیامبران در مورد همة گناهان عصمت دارند.

41- رسول خدا (ص) چگونه و در چه مدت زمانی بزرگ ترین پیام الهی را به مردم رساند و نتیجة آن بنا نهادن چه جامعه ای بود؟ رسول خدا در مدت 23 سال تلاش و با تحمل رنج های فراوان که نظیر آن در تاریخ یافت نمی شود، توانست بزرگ ترین و ماندگارترین پیام الهی را به مردم برساند و جامعه ای با ایمان به خدا و به دور از شرک بنا کند.

42- یکی از معجزه های بزرگ پیامبر (ص) که با مجاهدت های ایشان میسّر شد چه بود؟ ]پاسخ:[ بنای جامعه ای با ایمان به خدا و به دور از شرک در سرزمینی بیگانه از ارزش های انسانی، خود معجزه ای بزرگ بود که فقط با مجاهدت پیامبر اکرم میسر بود.

43- ما مسلمانان چگونه می توانیم قدردان زحمات پیامبر (ص) باشیم؟ ]پاسخ:[ جا دارد که ما مسلمانان قدردان تلاش ها و مجاهدت های پیامبر باشیم و با اتحاد و همدلی با یکدیگر نگذاریم دشمنان اسلام زحمات و تلاش های آن حضرت را بی اثر کنند.

44- نقشه و برنامه ریزی دشمنان در یکی دو قرن اخیر علیه مسلمانان برای چیست؟ ]پاسخ:[ با کمال تأسف مشاهده می کنیم که در یکی دو قرن اخیر دشمنان اسلام با یک نقشة دقیق و برنامه ریزی شده، همبستگی مسلمانان را به دشمنی با یکدیگر تبدیل کرده و اختلافات معمولی اقوام و مذاهب اسلامی را بزرگ جلوه دادند.

45- یکی از نتایج زیان بار اختلاف میان اقوام و مذاهب اسلامی را بیان کنید. ]پاسخ:[ یکی از نتایج زیان بار این اختلاف ها، تجزیة کشورهای بزرگ اسلامی به کشورهای کوچک در سدة اخیر بود تا قدرت های استعمارگر به راحتی بتوانند بر آنها سلطه پیدا کنند و ذخایر آنان را به تاراج ببرند. این سیاست اکنون نیز از سوی این قدرت های استعماری در کشورهای منطقه در حال اجراست.

46- واکنش علمای اسلامی به اقدامات دشمنان علیه وحدت مسلمانان چه بوده است؟ نمونه ای از آن را ذکر کنید. ]پاسخ:[ سال هاست که علما و دانشمندان دلسوز در جهان اسلام، به خصوص در ایران، روشنگری های فراوانی کردند تا بار دیگر، مسلمانان را علیه دشمنان اسلام متحد کنند و مانع درگیری های میان آنان شوند. یکی از این علما، امام خمینی بود. ایشان در هر فرصتی، مسلمانان دعوت می کرد و از اختلافات بازمی داشت.

47- بنابر سخنان امام خمینی (ره) در خصوص دعوت مسلمانان به وحدت، «ای مسلمانان جهان که به حقیقت اسلام ایمان دارید، به پا خیزید و در زیر پرچم توحید و در تعلیمات اسلام مجتمع شوید و دست خیانت ابرقدرت ها را از ممالک خود و خزائن سرشار آن کوتاه کنید. دست از اختالفات و هواهای نفسانی بردارید که شما دارای همه چیز هستید. بر فرهنگ اسلام تکیه کنید و با غرب و غرب‌زدگی مبارزه نمایید و روی پای خودتان بایستید.»، به سؤالات زیر پاسخ دهید:

الف) ایشان چه چیزی را مایة وحدت معرفی می کند تا زیر پرچم آن مجتمع شویم؟ ]پاسخ:[ توحید و تعلیمات اسلام

ب) منشأ اختلاف در کلام ایشان چه چیزی معرفی شده است؟ ]پاسخ:[ هواهای نفسانی

ج) با چه عاملی می توان با غرب و غرب زدگی مبارزه کرد؟ ]پاسخ:[ تکیه بر فرهنگ اسلام

د) خیانت ابرقدرت ها به کشورهای اسلامی چیست؟ ]پاسخ:[ دست درازی به خزائن سرشار ممالک اسلامی

48- برای ایجاد وحدت اسلامی و نزدیکی دل های مسلمانان به یکدیگر به چه نیاز داریم؟ ]پاسخ:[ برای اینکه ما مسلمانان بتوانیم وحدت میان خود را تقویت کنیم و از قدرت حدود دو میلیارد مسلمان و امکانات بی نظیر سرزمین های اسلامی برای پیشرفت خود استفاده کنیم، نیازمند اجرای برنامه های دقیقی هستیم که نقشه های تفرقه افکن استعمارگران و عوامل آنان را در سرزمینهای اسلامی خنثی کند و دل های مسلمانان را به یکدیگر نزدیک کند.

49- جهت وحدت مسلمانان و نزدیک کردن دل های آنان به یکدیگر، چه اقدامات و برنام هایی را باید اجرا کنیم؟ ]پاسخ:[ 1) از اهانت و توهین به مقدسات سایر مسلمانان خودداری کنیم. 2) از مظلومان در تمام نقاط جهان، با روش های درست دفاع کنیم و برای رهایی آنان از ظلم بکوشیم. 3) کسانی را که به ظاهر خود را مسلمان می نامند ولی با دشمنان اسلام دوستی می ورزند، بشناسیم و فریب برنامه های آنان را نخوریم.

50- برای آنکه بتوانیم اعتقادات خود را به نحو صحیح بیان کنید، چه کارهایی لازم است؟ ]پاسخ:[ برای این منظور شایسته است اعتقادات خود را با دانش و استدلال، اعتلا و ارتقا ببخشیم تا بتوانیم با دیگر مسلمانان بر اساس معرفت و استدلال سخن بگوییم و اعتقادات خود را به نحو صحیح و بدون نزاع و ناسزاگویی بیان کنیم.

51- این سخن رسول خدا (ص) که فرمود: «هرکس فریاد دادخواهی مظلومی را که از مسلمانان یاری می طلبد بشنود، اما به یاری آن مظلوم برنخیزد، مسلمان نیست.» به کدام اقدام در جهت برنامة وحدت مسلمانان اشاره دارد؟ ]پاسخ:[ از مظلومان در تمام نقاط جهان، با روش های درست دفاع کنیم و برای رهایی آنان از ظلم بکوشیم.

52- روش کار آنان که به ظاهر خود را مسلمان معرفی می کنند ولی با دشمنان اسلام دوستی می ورزند چیست؟ روش این گروه ها چنین است که دشمنان اسلام مانند صهیونیست ها را دوست و برخی مسلمانان را دشمن معرفی می کنند؛ به طوری که مردم عادی به تدریج با دشمنان واقعی اسلام دوستی کنند و با گروهی از مسلمانان، دشمنی بورزند.

**سؤالات صحیح و غلط: درستی یا نادرستی گزاره های زیر را با (ص/ غ) مشخص کنید:**

53- اولین معلّم قرآن، حضرت علی (ع) است. ( ) ]پاسخ:[ (غ)

54- در روایات متعددی، اسلام بر پنج پایه استوار دانسته شده است که مهم ترین پایه را ولایت شمرده اند. ( ) ]پاسخ:[ (ص)

55- هدف بزرگ برپایی جامعه ای بر پایة عدل، بدون وجود یک نظام حکومتی سالم میسّر نیست. ( ) ]پاسخ:[ (ص)

56- ولایت ظاهری که همان سرپرستی و رهبری مردم است، مقامی بالاتر از ولایت معنوی شمرده می شود. ( ) ]پاسخ:[ (غ)

57- بدون عصمت، اعتماد مردم به پیامبران از بین می رفت و از آنان پیروی نمی کردند. ( ) ]پاسخ:[ (ص)

58- اگر پیامبری در تعلیم و تبیین دین و وحی الهی معصوم نباشد، دین الهی به درستی به مردم نمی رسد و امکان هدایت از مردم سلب می شود. ( ) ]پاسخ:[ (غ)

59- ما انسان ها در مورد بعضی از گناهان معصوم هستیم؛ اما پیامبران در مورد همة گناهان عصمت دارند. ( ) ]پاسخ:[ (ص)

**سؤالات جای خالی: جملات زیر را با عبارت مناسب تکمیل کنید.**

60- نویسندگان قرآن را ............ می نامند و اولین و برترین کاتب وحی .......... است. ]پاسخ:[ کاتبان وحی- حضرت علی (ع)

61- اولین و معتبرترین مرجع علمی برای فهم عمیق آیات قرآن کریم، ................................ است. ]پاسخ:[ گفتار و رفتار پیامبر (ص)

62- پیامبر (ص) پس از هجرت به مدینه، به کمک مردم، حکومتی را که بر مبنای .................... اداره می شد، پی ریزی نمود. ]پاسخ:[ قوانین اسلام

63- پذیرش حکومت طاغوت و انجام دستورهای وی بر مسلمانان .......... است. ]پاسخ:[ حرام

64- میزان بهره مندی انسان ها از هدایت معنوی به درجة ..................... بستگی دارد. ]پاسخ:[ ایمان و عمل

65- آموزش علوم پیامبر (ص) به حضرت علی (ع) از طریق آموختن معمولی نبود، بلکه به صورت ......... بوده است. ]پاسخ:[ الهام بر روح و جان حضرت علی (ع)

66- کسی گناه می کند که .......... بر او غلبه کند و کسی که حقیقت گناه و معصیت را مشاهده می کند ، ........... را با هیچ چیز عوض نمی کند. ]پاسخ:[ هوی و هوس- محبت به خداوند

**اندیشه و تحقیق:**

1 - نمونه هایی از احکام اجتماعی اسلام که اجرای آنها نیازمند تشکیل حکومت است را، بیان کنید.

]پاسخ:[ خمس، زکات، حقوق و مسئولیت های خانواده و جامعه، امر به معروف و نهی از منکر، مبارزه با ظلم و جهاد با تجاوزگران و ستمکاران.

2 - پیامبر اکرم به منظور هدایت مردم، علاوه بر ابلاغ وحی عهده دار چه مسئولیت هایی بود؟

]پاسخ:[ 1) تعلیم و تبیین تعالیم قرآن (مرجعیت دینی) 2) اجرای قوانین الهی با تشکیل حکومت اسلامی (ولایت ظاهری)

3 - به نظر شما کدام یک از احکام و دستورات دین اسلام نیاز بیشتری به تشکیل حکومت الهی دارد؟

1- نماز و روزة واجب 2- حج 3- امر به معروف و نهی از منکر 4 - حجاب و پوشش 5- توانمندی نظامی و ایجاد رعب در دل دشمنان 6- نفی سلطة بیگانگان 7-کمک به مسلمانان گرفتار در نقاط مختلف جهان

]پاسخ:[ اگر چه عموم احکام یاد شده، جنبة اجتماعی هم دارند، اما نیاز به حکومت در موارد امر به معروف و نهی از منکر، توانمندی نظامی، نفی سلطة بیگانگان و کمک به مسلمانان گرفتار در جهان بیشتر است.

4 - با توجه به حدیث امام باقر بیان کنید که چرا ولایت از نماز و روزه و سایر عبادات مهم تر است؟

]پاسخ:[ این حدیث که اشاره به اهمیت بسیار بالای ولایت دارد، بیان می کند که برپایی سایر واجبات و عبادت الهی از جمله نماز و روزه و حج و زکات و ... در سایة تشکیل حکومت الهی قابل اجراست و به آن وابسته است.